Introduction a la théorie des Trois paradoxes

Par Clémence Ortega Douville

La plupart des articles présents ici ont pour but d'élaborer une théorie dite de
l'anthropogenése, appelée théorie des trois paradoxes. Sont convoqués les champs d'investigation
de plusieurs disciplines, notamment la philosophie et 1'herméneutique, la neurobiologie, la
psychanalyse et 1'éthologie.

Cette théorie constitue une clé conceptuelle, un chainon manquant pour établir a titre de
spéculation, les conditions de possibilité a 1'émergence des structures de la pensée humaine. Elle
postule ainsi, en accord avec la vision prescriptive et permissive de 1'évolution promue par le
neurobiologiste Francesco Varela, qu'il n'y a pas de « saut catastrophique » entre 1'évolution de
I'espece humaine par rapport a celle des autres especes.

La pluralité des expériences - en tant qu'on situe cette expérience comme incarnée - autorise
a chercher a l'intérieur méme des ressources créatives de notre espece pour déduire les origines
possibles de ses structures psychiques propres.

Nous nous appuyons sur plusieurs fondements :

1) L'étre humain est un étre fonciérement moral ; dans le sens ou les lois morales
apprises des l'enfance, a travers I'ensemble des normes familiales et sociales, sont
fondatrices du comportement humain. Nous nous référons en cela aussi bien a la
psychanalyse (depuis Freud jusqu'a Darian Leader, en passant par Lacan, Winnicott,
Georges Devereux et Daniel Stern entre autres) que sur I'herméneutique et cette
sentence de Paul Ricceur : « Parce qu'il y a la violence, il y a la morale. » A quoi
nous répondons qu'également que parce qu'il y a la morale, il y a la violence.

2) Ce retournement s'est inspiré en partie de 1'éthologie, dont I'un des fondateurs les
plus éminents (bien que controvers¢), Konrad Lorenz, avait permis de dégager
I'agressivité comme un moteur du vivant. Il s'agit 1a d'un notion d'agressivité au sens
large comme pulsion ou élan vers les choses, c'est-a-dire comme 1'énergie primaire
de réaction et d'interaction de l'individu animal a son environnement dynamique.
Nous dissocions la l'agressivité qui s'exprime sans mesure de jugement, de la
violence qui est un facteur moral : cette énergie d'investissement qui se trouve
interdite d'expression et contenue, canalisée, se retournant contre sa source a la
recherche d'objet. On effectue ici un lien avec les travaux de Freud, particuliérement
dans Le moi et le ¢a (1923) ou il établit sa seconde Topique.

3) A travers la neurobiologie, nous distinguons ainsi ce qui reléve de l'activité
sensorimotrice premiere des individus d'une espéce — inspirée des travaux de
Francisco Varela - et exprimée a travers la phylogeneése comme 1'ontogenese, de ce
que Gerald M. Edelman appelait chez I'humain la capacité des cartes cérébrales a
retarder les réponses (en anglais, to delay or lag neural responses). Pour nous, cette
capacité est clairement ce qui reléve de la distance et de 'auto-critique de la morale.

4) Enfin, nous tenons également pour essentielles les recherches en neuroesthétique
d'Ellen Dissanayake, qui a développé le concept d'artification comme la marque
laissée par nos ancétres préhistoriques sur leur environnement. Prenant note des
phénomeénes de formalisation et de ritualisation de comportements spécifiques dans
de nombreuses espéces ¢tudiées par I'é¢thologie et s'inspirant également des
premieres interactions expressives entre la mere et 1'enfant, elle pose cette question

1 © Clémence Ortega Douville



de l'origine. Ou se situe la différence avec les autres especes animales ?

La réponse que nous apportons est liée a la technique et au langage, autant qu'elle est liée au
sens esthétique et a la morale. Nous nous appuyons sur deux paradoxes fondateurs dont il s'agit
pour nous, a travers leur formalisation, de tirer les conséquences :

1) Le premier paradoxe est un paradoxe sensorimoteur. Nous avons observé que lorsque je
scrute ma main (de fagon privilégiée) que je tiens ouverte devant moi, cette main qui flotte dans les
airs grace a la bipédie et qui a perdu son objet — l'action de saisir — la main ne peut étre a la fois
I'objet de ma fascination, de mon intention, de mon impulsion philogénétique de saisir, ef le vecteur
de cette impulsion — ce qui est habituellement le cas. Je me retrouve devant une situation de
paradoxe ou la main devient un objet étranger que je désire m'approprier, que je désire assimiler
comme un autre objet du monde, et de fait m'accapare et m'empéche d'agir librement — seulement
sous condition arbitraire (caractéristique propre a la morale).

Le philosophe Etienne Bimbenet avait travaillé dans son livre L'animal que je ne suis plus
(2011) sur ce phénomene de désaccaparement du réel que constituait le jugement humain ; mais
également nous postulons que ce désaccaparement n'a sans doute pu avoir lieu qu'au prix d'un
changement d'objet de l'accaparement. Nous reprenons ainsi l'idée de Freud selon laquelle les
pulsions érotiques, les pulsions de liaison, sont plus plastiques et ont plus tendance a changement
indifféremment d'objet dans leur quéte de décharge des tensions.

Je ne peux assimiler, détruire ma main sans faire face a l'impossibilité¢ de le faire sans me
détruire moi-méme, ou du moins une part de moi-méme. Cela, les observations du psychanalyste
Darian Leader dans son livre Mains (2017) le montrent bien. Néanmoins, le plus jouissif est ici
justement I'état de flottement, d'entre-deux, de bréche ouverte dans ma réaction aux sollicitations de
mon environnement — car il s'agit toujours d'un environnement percu de manicre subjective -, dans
mon interaction avec ce monde que je recrée sans cesse a travers ma perception incarnée du monde.
C'est le retard dans la réponse qui est ici le plus frappant.

L'effet miroir de ce premier paradoxe pose que la simultanéité objet-action est ici
impossible : je dois soit envisager I'un, soit envisager I'autre. Mais je ne peux étre les deux a la fois.
Néanmoins, pendant un certain laps de temps, j'ai le choix, et c'est ce choix qui inaugure la
puissance d'étre — en fait, la puissance de l'énergie d'investissement qui se trouve suspendue,
contenue, en réserve et des lors déplacée vers d'autres objets qui de plus en plus, deviennent des
objets de relation symbolique @ ma puissance d'agir.

2) Le deuxieme paradoxe se trouve caché dans le langage, logé dans la particule la plus
¢lémentaire de la communication symbolique : le mot moi. Ici encore il y a un paradoxe
sensorimoteur et un paradoxe logique. Simplement, lorsque je dis « moi », j'évoque une chaine de
démonstration de la réalité moi qui implique un autre a qui je démontre. Ainsi, pour dire le moi, je
sors du moi. En utilisant le langage, j'emprunte un signe (sonore, visuel et/ou tactile) qui sert de
convention, de trait d'union pour nous mettre d'accord sur ce qu'est moi. En fait, je ne peux
invoquer le moi pour un autre dans le langage et en méme temps étre attentif ou attentive a sa
source, a l'origine du moi en-de¢a du langage.

Ici, I'apport de Winnicott est important. Dans le second essai de La capacité d'étre seul
(1958), Donald Winnicott développe l'idée d'une partie communicable du moi et d'une partie non-
communicable du moi. De fait, tout le ressort émotionnel, fantasmatique, physiologique et intérieur
de mon expérience intrinseéque, je ne peux la communiquer, en transférer l'essence, de fagon
empathique, et le savoir immédiat et pur a un autre. Les mots faisant partie d'un espace
intermédiaire, d'une aire de jeu entre le moi et les autres, je ne peux qu'y apporter ma contribution.
Cet espace restera toujours un espace partagé, commun, ou je suis forcé-e d'étre partagé-e moi-
méme.

2 © Clémence Ortega Douville



De la méme maniére, du point de vue sensorimoteur, le systéme neuronal ne peut pas
produire a la fois 1'effort du langage et la pleine conscience de l'expérience passive, sensible du moi.
La encore, il faut choisir, et je ressens la nostalgie du moi — de nost-algia, « la douleur du retour » -
comme un contre-coup, en accusant ma propre existence.

3) Enfin, le troisiéme paradoxe est le moins développé ici parce qu'il est un pendant discret
des deux autres. Il s'agit de la difficulté qu'il y a a arréter le flux de pensée. Tout simplement parce
qu'ontogénétiquement, nous développons ce mode d'étre et d'investissement de notre énergie propre
en nourrissant des objets qui sont des représentations symboliques et mentales, et qu'au lieu de
divaguer dans les plaines, nous divaguons dans les voix et les séquences langagiéres et expressives
qui formulent la continuité du flux de pensée. Pour ¢a, l'investigation psychanalytique a encore
beaucoup a dire, et nous n'élaborons que partiellement le sujet pour le moment, en ce qu'il demande
une haute conscience de l'intrication du sensorimoteur avec le moral.

Toutefois, comme les avaient inspectés Francisco Varela, Eleanor Rosch et Evan Thompson
dans L'inscription corporelle de l'esprit (1993), nous encourageons un intérét pour les pratiques de
méditation. Ces derniéres ont beaucoup a nous dire sur la capacit¢ de revenir de 1'impulsion
spontanée et conditionnée vers l'usage du langage, lequel est une chose apprise.

La plupart des articles sur ce site sont en anglais. Petit a petit, plus d'articles en langue

francaise viendront de nouveau étoffer I'appareil de recherche. Vous pouvez néanmoins vous référer
au texte Les trois paradoxes, assez étendu, qui constitue une premiere base a notre travail.

3 © Clémence Ortega Douville



	Introduction à la théorie des Trois paradoxes

